

## YOM TOU ENCOUNTERS

A Publication of Chicago Community Kollel 773-262-9400 General Editor: Rabbi Akiva Niehaus

Roshei Kollel: Rabbi Dovid Zucker, Rabbi Moshe Francis

## Did You Know?

Rabbi Akiva Niehaus

CHAMETZ TO BURN | On Erev Pesach, there is a mitzvah to burn any chametz which one owns. What is the halacha if one doesn't have any chametz - is there a mitzvah to acquire chametz in order to burn it? The Minchas Chinuch (#9) discusses this question at length, and focuses on a single question: When the Torah says to destroy all chametz, what is the intent? Is the intent to passively ensure that one doesn't own chametz on Pesach - or is there a positive command to destroy chametz? If the former, the mitzvah is fulfilled even if one doesn't own any chametz on Erev Pesach to destroy, but if the latter, one should go out and acquire chametz in order to destroy it on Erev Pesach. He concludes that the Rishonim argue about this very question and leaves the matter hanging. Many Poskim point out that the Mishnah Berurah takes a stand on this issue, and he writes (445:10) that one should make sure to leave over a k'zayis of chametz to burn on Erev Pesach in order to fulfill the optimal mitzvah. Accordingly, one who finds himself without chametz to burn on Erev Pesach should try to acquire some to burn.

**PLAY-DOH** | According to the manufacturer, Play-Doh is primarily a mixture of water, salt and flour. Although it contains preservatives and dyes, it is non-toxic and considered fully edible. Therefore, many Poskim write that it should be considered chametz and must be destroyed or sold before Pesach (Shulchan HaLevi 12:9). Many people have the custom to avoid selling "real chametz" for Pesach; are they allowed to sell Play-Doh for Pesach? According to the above, it would appear that this is problematic, but in truth, other Poskim say that Play-Doh may be compared to a "chair made of chametz" which the Shulchan Aruch (442:9) says one is allowed own over Pesach since he has done an action to indicate that it's no longer a food item. Although some argue that the above exemption only applies to chametz formed into utensils - such as a chair - not to other items, other Poskim say that one may rely on this opinion to at least (continued on inside page)



# פניני המועד

Rabbi Daniel Yarmush

### **Gathered Together – Geula in Mitzrayim**

There is a fascinating *Medrash* (brought in *Shibolei Haleket*) that says as follows: "When Yaakov Avinu came to Mitzrayim, and he saw Yosef and Shimon, and he and his sons were all gathered together as one, the *Malachei Hashares* immediately opened their mouths and said ברוך אתה השם מקבץ נדחי עמו ישראל – Blessed are you Hashem who gathers the scattered of his nation Yisroel." The *Shibolei Haleket* writes that this is the source of the tenth Beracha of Shemoneh Esreh which speaks of the gathering of Klal Yisroel from Golus.

We can understand from this that there is an aspect of *geulah* (redemption) that can happen even in Mitzrayim. That is, Klal Yisroel coming together as one.

Regarding the ultimate Geulah, the *pasuk* says, "בינם המרס לים מכסים – and the land will be filled with recognition of Hashem like water fills the sea." Another *pasuk* tells us, "בינם ההוא יהיה השם – on that day it will be Hashem is one and His name is one." This means that the world will finally comprehend its Creator in a significant way and Hashem's "Glory" will be revealed. Klal Yisroel will be recognized as His people, and we will enjoy that acknowledgement in an unfathomable way. This is the Geulah which we await.

Each and every Yid has their own customized aspect of Kvod Shomayim which he is challenged to bring out in the world. No person can do the job of another. At the same time, each of us needs one another. Only when we are all together, as one unified Klal Yisroel, can we work in unison and accomplish the ultimate revelation of Hashem's presence.

[There is one caveat, however. The pasuk says (Hoshea 2:2), "נקבצו בני ישראל יחדו וְשָׁמוּ לחם ראש" – and Bnei Yehuda, together with Bnei Yisroel, will be gathered as one, and they will appoint for themselves one head." Klal Yisroel must be joined together with one worthy leader. In this way, we can truthfully work together in the way Hashem desires. Indeed, Chazal tell us that the day Yaakov Avinu passed away, the Galus began in a greater way.]

Now we can understand that Klal Yisroel coming together is indeed a significant step in the process of Geulah, even while they are in a strange land. Of course, the complete Geulah can only be in Eretz Yisroel, but the gathering of Klal Yisroel was reason, in and of itself, for the Malachei Hashares to sing a song of Geulah.

Let us all recognize our personal responsibilities and the need for us all to work as one to bring about the most Kavod Shomayim that we can. In this way, we can begin walking towards the Geulah.

#### **Emuna Brings Geulah - Step by Step**

Chazal tell us that there were four stages in our redemption from Mitzrayim:

והוצאתי (ה in I will take you out. This refers to cessation of physical labor which occurred during the Makkos.

(continued on back page)

# עבודת המועד

Rabbi Chaim Tzvi Weg

#### Let's Make it Real

Rabbi Pesach Krohn told a precious story about the Mashgiach Harav Matisyahu Salamon zt"l and his Rebbetzin z"l. While they were still living in Gateshead, many times he would give a shmuess Friday night, and many bachurim would come over. Sometimes, in the winter, the bachurim would forget their coats in his house, and he would bring them back to Yeshiva or put up a sign until the bachurim would come and reclaim their coats. However, one time, a few bachurim had left their coats in his house, and nobody came to claim them. After a while, the Rebbetzin said to the Mashgiach, "What are we supposed to do with these coats?" R' Matisyahu told her that the Halacha is yehei munach ad sheyavo Eliyahu - they shall remain by you until Eliyahu Hanavi comes and then we will ask him to whom they belong. So, they put the coats in his closet.

Months went by, and now it was the night of bedikas chometz. The Mashgiach then thought to himself that many times people put chometz in their pockets, and perhaps those coats have chometz in them. So, he went to his closet to look for the coats, and he noticed that they were missing. He turned to his Rebbetzin and asked, "Where are the bachurim's coats which were in the closet?" "Oh, I put them upstairs in my closet," replied the Rebbetzin. The Mashgiach asked her why she moved them. She answered, "Because I was thinking, when Eliyahu Hanavi comes, you're going to have so much to talk to him about. You'll talk to him about the Torah you learned and the Hashkafah that you taught, but what will I have to talk to him about? I'll have nothing to say to him; but I also want to talk to him. That's why I put the coats in my closet, so that when Eliyahu Hanavi comes, I'll be able to talk to him and ask him what to do with these coats?"

The Mashgiach zt"l and his Rebbetzin z"l lived their lives making Eliyahu Hanavi's arrival so real.

It is interesting to note that Harav Elyashiv's minhag was to say Baruch Habah, greeting Eliyahu Hanavi when the door was opened for Shefoch Chamoscha, and his daughter, Rebbetzin Kanievsky z"l, continued this minhag in her home as well.

Through the mitzvos of Seder too, we try to make leaving Mitzrayim as real and vivid as possible.

Rabbi Efrayim Wachsman *shlita* said, imagine if we were asked to write an article that will be published in a newspaper that is reviewed by thousands of people. How meticulous we would be going over every word numerous times, and even showing it to a number of people to make sure that it will be a success. Even more so, if we were to write a textbook that will be used by students for decades. Nevertheless, if we think about our Sedarim, the life lessons of *emunah* will have an everlasting effect not only on us and our

children, but on all the generations to come. Just like the Sedarim that our ancestors performed over seventy generations ago are still permeating our Sedarim until today, so too, we have that power to affect the coming generations as well. It therefore behooves us to do our utmost to prepare not only the physical aspects of the Sedarim, but also the mental and emotional aspects. By working on doing the mitzvos of the night with enthusiasm, and making the story of Yetzias Mitzrayim come alive, we will properly serve as the link in the chain connecting us with Yetzias Mitzrayim itself!

#### **Seder Power**

The Gemara (Megillah 15a) tells how Esther instructed Mordechai that Klal Yisrael should fast three days, inevitably fasting on the first days of Pesach. The Tiferes Shlomo (Yom Beis D'Pesach) asks, why was it necessary for Esther to deliberately decree that the fast should be during the first days of Pesach, thereby restricting the Yidden from making the Sedarim; if the decree against the annihilation of the Yidden was not for another year, couldn't she just wait until Chol Hamoed to enact the fast?

The *Tiferes Shlomo* answers with a powerful *p'shat*. Esther understood the tremendous effect in Shamayim while the Yidden are having the Sedarim. The Zohar writes that there is no greater joy to Hashem other than this time. Therefore, she specifically instructed Mordechai that the Yidden should fast during this time, and cancel the Sedarim, in order to create a stir in Shamayim, so that Hashem in essence will say, "Where are my beloved Sedarim?" Esther's intent was, as if, to say to Hashem that if He would allow Haman to annihilate the Yidden, then He would no longer have His Sedarim!

This message is something we all need to keep in mind especially this Pesach. Over the past few months, Klal Yisrael has gone through very trying times. We are still very desperate for a *yeshuah* for our brethren in Eretz Yisrael, and for Klal Yisrael at large. Our Seder has such an incredible power, like the aforementioned words of the *Tiferes Shlomo*, and it is such a tremendous opportunity for us to come close to Hakadosh Baruch Hu and ask for the *yeshuos* we so desperately need. May we be *zoche* to tap into this power, ultimately meriting the *geulah sheleima bekarov mamash*!

### A World Well Managed

Rabbi Zecharya Wallerstein zt"l told how a Yid once came to him from Yerushalayim to raise funds, and said, "I have a question for you on the Haggadah. If you answer it, you don't have to give me anything, but if not – and you like my answer – then you have to give me double!" R' Wallerstein agreed to the deal, and the man continued. "Everything in the story of Chad Gadya naturally makes sense in the sequence of events. Cats bite

goats, dogs bite cats, water extinguishes fire, and cows drink water and so on. However, there is one exception. We say that 'the stick came and hit the dog.' Since when do sticks have feet and come to hit dogs?"

R' Wallerstein was a little taken aback because he had been reading the Haggadah for decades and had never thought about this question.

The man said, "Nu, you have an answer?" Rabbi Wallerstein said, "No." Then the man proceeded, "Okay, I'll tell you the answer: The Ba'al Hagaddah is teaching us, true, sticks don't have feet, but just like the only way it would be possible for the stick to come on its' own is by the hand of Hashem, so too, the cat coming, and the dog, and the cow, and all the other characters, all can only come through the hand of Hashem! Because there is no such thing as *teva* – something happening naturally. Everything happens only with the will of Hashem!"

After hearing this, R' Wallerstein loved the explanation so much that he gave the man triple the amount he was going to give originally!

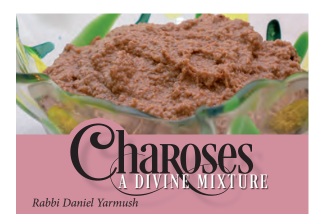
Harav Moshe Feinstein zt"l asks that Rashi tells us that after Moshe Rabbeinu davened to Hashem that the makkah of barad should stop, the few pieces of hail that were still in the air remained there. What was the purpose of this miracle? He answers that this is to teach us that just like it is against "nature" for something heavy to stay up in the air, so too, even when heavy things land through gravity, that is nothing short of a miracle!

The *Ramban* famously writes that this is the foundation of all of Yiddishkeit, that we should realize through the miracles of Yetzias Mitzrayim that the world is not run "naturally." Rather, every single aspect of this world – to the last detail – is meticulously run through the hand of Hashem. The more emphasis we put into this realization, the more we will recognize that all that we have in our lives comes from Hashem. In turn, we will constantly thank Him, and do His mitzvos with much more enthusiasm.

Rabbi Yitzchok Berkowitz *shlit"a* writes that the main theme of the Seder is Emunah in Hashem and His *hashgacha pratis* – taught to us through the miracles of Yetzias Mitzrayim. Although many people enjoy saying cute *p'shetlach* by the seder, we must ensure not to lose the main focus.

A Yid by the name of Bentzion told the following story. His father read a teshuva (responsa) from Rabbi Yisrael Belsky *zt"l* which basically said that a large number of the challah rolls being marketed today as being *mezonos*, are really *hamotzi*. (It is obvious from the way they taste that they are considered regular bread.) So, he told his son Bentzion that he wants him to accept upon himself to wash and say hamotzi on those rolls which are really considered bread.

(continued on next page)



The Rosh Yeshiva, Rav Yerucham Olshin *shlita*, points out that there are two seemingly contradictory implications signified by the Charoses. On the one hand, it is a remembrance of the debilitating slavery we endured in Mitzrayim, as it resembles vo, the mortar used to make bricks. On the other hand, it is made

from apples to allude to the miraculous child-bearing that took place while we were in Mitzrayim (based on the *pasuk* תחת התפוח עוררתיך).

The Rosh Yeshiva R' Yerucham explains that in fact, these two concepts are not at all contradictory, but rather two halves of a whole. When Hashem deems it necessary to put us through affliction, He himself is in pain with us. He stands by our side every second, ensuring that we will have the tools we need to persevere, and emerge better people from the difficulties. For this reason, He shows us that He is with us through miracles and Hashgacha Pratis. This gives us a way to remember that it is our own Father who is putting us through the pain, and only for our ultimate benefit. To remember only the pain without remembering that Hashem was with us throughout it all would be very wrong. Therefore, when we make the charoses that looks like mortar, we make sure to put in the apples and remember the miracles as well.

This is the meaning of the beracha we say, משען – Hashem is a "walking stick and source of trust for tzaddikim." When someone endures hardship r"l, he needs to trust that salvation will come. At the same time, he needs to know that until that time, Hashem will be with him, giving him the strength to carry on (a משען is something to lean on while walking).

The pasuk says, "אנכי ארד עמך מצרימה ואנכי ארד עמך מצרימה ואנכי ארד עמך עלה - I, Hashem, will go down with you into Mitzrayim and I will also bring you up (out of Mitzrayim)." Rashi (Shabbos 89b) writes that the word "גם" is to include all future exiles. We see and hear an untold number of stories about Hashgacha Pratis in our times. This is Hashem showing us that He is with us throughout the galus. If we don't see it at times, that means Hashem knows we can walk without the stick. When we do see it, we need to internalize it and strengthen ourselves.

Rav Efraim Wachsman *shlita* told of a gentile doctor in Sloan Ketering Memorial Hospital who once told his Jewish patient, "I would tell you the chances are not good, but with you people we never know." The *Daas Zekeinim* writes that the promise of "גם עלה" means I will lift you up as an exalted people even while you are in *galus*. Such is the extent of how much Hashem will do for us to ensure that we have the strength to persevere. If we pay attention, we can always find Him with us.

## עבודת המועד

(continued from previous page)

He also said that people search high and low for different *segulos* for *parnassa*, and here we have clear *segulos* directly related to eating bread; whether it's the way we wash *netilas yadayim*, or the way we say Birkas Hamazon, these are *segulos* for *parnassa*.

Bentzion was inspired by his father's words and indeed accepted this kabbalah upon himself. It was very difficult as he was constantly on the go and didn't have the extra time to wash and say Birkas Hamazon, but knowing how valuable it is, he made himself do it.

One day, his schedule was very hectic, and he knew he was not going to have time to wash for his lunch. He had a mezonos sandwich prepared already so he decided that just this one time, he would be like everyone else and make a mezonos. He figured that it wouldn't be such a big deal to compromise just this one time; after all, he had been sacrificing so much until now to fulfill his kabbalah properly.

So, that day, he took the sandwich in the car and was going to eat it while driving from one appointment to the next. When he stopped at a red light, he picked up the sandwich to say the beracha, and just then he heard honking from the car next to him. The other driver, another frum Yid, was motioning to him to roll down his window. The driver said, "I hope you're going to wash and say hamotzi on your sandwich; the *zchus* of *netilas yadayim* and Birkas Hamazon is unimaginable." The light then turned green, and they both drove away.

Bentzion was in awe! He had never seen this Jew before in his life, and no one had ever commented to him before about which beracha he was going to say on his food.

The hashgacha pratis in this story speaks for itself. (Heard from Rabbi David Ashear)

There is a phrase out there that people might coin for a story like this: "Wow, what a small world!" Rabbi Yisrael Kellner from Shalom Torah Centers always says that no, the truth is, the world really is big – just that it's very well managed!

Although stories like this don't always happen to everyone, it is good once in a while to read them and gain a little "boost" of our *emunah* in *hashgacha pratis*.

The more we discuss the miracles of Yetzias Mitzrayim by the Seder and beyond, the more we will be empowering ourselves with *emunah* for the entire year, for ourselves and our families.

May we come to tremendous levels of *emunah* this Pesach and be able to see the hand of Hashem in all aspects of our lives!

## **Did You Know?**

(continued from front page)

sell it before Pesach (see *Shiurei Halacha 2:2:10*; *Chazon Ish*, cited in gloss to *Dirshu Mishnah Berurah* 442:15 regarding starch).

Kashering Bechers | Is there an obligation to kasher a Kiddush cup which is used year-round in order to use it on Pesach? The *Rama* (451:6) writes that in truth, a utensil which is used year-round at ambient temperature need not be kashered before using it on Pesach because generally only heat has the ability to transfer chametz into a utensil. Nevertheless, he writes that some are stringent to kasher it because it can occasionally be used with heat, and this is the common custom. In theory, this stringency doesn't apply to Kiddush cups which presumably are never used with heat, but the common custom is to kasher them before Pesach use because they may have been cleaned with hot water together with chametz utensils. Further, the possibility exists that chametz crumbs may have fallen into some grape juice while inside the cup; if they remained there for 24 hours, that would likewise make the Kiddush cup not suitable for Pesach (*Shiurei Halacha* 3:4).

Kol Chamirah Language | Kol Chamirah, written in Aramaic, is the text recited during Bedikas Chametz and Biur Chametz whereby we declare our chametz nullified and ownerless. It's critical to understand the meaning of the declaration; in fact, if one doesn't understand the meaning and thinks that it's some sort of prayer or blessing, he has not fulfilled his obligation (*Mishnah Berurah* 434:9). Therefore, if one doesn't understand Aramaic, he should recite it in a language which he understands (*Rama* 434:2). In this scenario, there is no reason to repeat it in Aramaic (*Kovetz Halachos* 5:19). *L'chatchila*, Kol Chamirah must be recited verbally – not thinking it in one's mind (*Shulchan Aruch* 434:2; see also *Shulchan Aruch* 437:2 and *Biur Halacha* ad loc. *d.h. b'libo*).

# וש לעוון

## נכתב ע"י הראשי כולל שליט"א

## האם מצות המיועדות לקיום מצות אכילת מצה בליל הסדר נחשבות מוקצה מחמת חסרון כיס בשבתות הקודמות לחג הפסח

ראש הכולל הרהייג רי דוד צוקער שליטייא

האחרונים דנו האם מצות המיועדות לחג הפסח מוקצות מחמת חסרון כיס הן בשבתות הקודמות לחג הפסח. ובפרט אותם המצות המיועדות לקיום מצות מצה בליל הסדר. ועיי בסי ארחות שבת (חייב פרק תשעה עשר סיי קי) משייכ רזה

בתחילה יש לדון האם בכלל שייך מוקצה מחמת חסרון כיס באוכלין. והנה בסי אור שמח (רמביים הלי שבת פכייה הייט) דייק מלשון הרמביים שם, דחסרון כיס שייך רק בכלים ולא באוכלים. והטעם כי האור שמח משום דלעולם אין אדם מקצה דעתו מאוכלים, דדעתיה דאינש על כל מידי דחזי ליה, דכל אשר לו יתן האדם בעד נפשו, וכיון דאם לא יהיי ליי למיכל מידי אחרינא, ודאי אכיל אף אם מפסיד הון, לייש עיז מחמת חסרון כיס, יעויש. אולם בסי שמירת שבת כהלכתא (פייכ הערה סייה) הביא בשם הגרשזייא זצייל לדינא דשפיר שייך מוקצה מחמת חסרון כיס באוכלים. ולכן אתרוג העומד לסחורה קודם סוכות הרי הוא מוקצה. אמנם הביא שם בסי הנייל דבבכורי יעקב (סיי תרנייג סייק אי) כי דאסור משום דדמיא לגרוגרות וצימוקין.

ונראה דיש לדון מעוד טעם דבאוכלים לא שייך מוקצה מחמת חסרון כיס. דהנה שני סוגי מוקצה יש:

סוג א: כל דבר שאינו מוכן הוי מוקצה, בין לרייי בין לרייש, אלא שנחלקו רייי ורייש מה נקרא אינו מוכן. דהא גרוגרות וצמוקים דדחינהו בידים מודה ריי ורייש דהוי מוקצה, ועוד הרבה דברים יש שאינם מוכנים לכוייע, משום הקצאת הדעת. ויש דברים שבעצם אינן נחשבים מוכנים כגון מוקצה מחמת גופו כמו עצים ואבנים, דאף שיחדן לשבת אחת מיימ כיון שלא יחדן בקביעות ולא חל עליהם שם כלי אינם מוכנים, והם בכלל מוקצה לכוייע.

והנה סוג מוקצה זה אסמכינהו רבנן אקרא דייוהכינו את אשר יביאויי, וכייכ בחייא (כלל סייו), ובסי קהלות יעקב להחווייד הובא בסי אמייב דיני יוייט (סיי יייב). ועיקר איסור מוקצה זה הוא איסור אכילה [וגם טלטול עיימ להשתמש יייב). ועיקר איסור מוקצה זה הוא איסור אכילה ווגם טלטול עיימ להשתמש בו בכלל אכילה היא כמבואר במהרשייא (ביצה דף לייג אי), וכן מבואר בשוייע הגרייז. ובחיי הרשבייא מבואר דגם השתמשות בלי טלטול אסורה), דעיקר קרא דייוהכינו את אשר יביאויי, שעליה סמכו איסור מוקצה זה, באכילה כתיב. אלא שהוסיפו חזייל לאסור גם טלטול בדבר שאינו מוכן. ואיסור מוקצה זה כבר נאסר מימות דוד המלך כמבואר בגמי שבת (דף ל:).

סוג ב: ועוד סוג מוקצה יש, והוא מגזירת נחמיה דאסר לטלטל כלים כמבואר בברייתא בשבת (דף קכג:). וגזר הכי כדי לחזק ענין שמירת שבת, כמבואר בגמי וברשייי שם (קכג:). והנה אחייכ התירו לטלטל כלים שמלאכתם להיתר אפיי מחמה לצל, וגם כלים שמלאכתם לאיסור התירו לצורך גויימ.

והנה יש להסתפק במוקצה מחמת חסרון כיס. האם איסורו מחמת גזירת נחמיה, ואף לאחר שהתירו כלי שמלייא לצורך גויימ מיימ מוקצה מחמת חסרון כיס נשאר באיסורא קמא. וכן משמע מברייתא שם בגמי שבת, יעויש. ולפייז קודם גזירת נחמיה לא היה אסור לטלטל שום כלי אפיי מה שמוקצה מחמת חסרון כיס, דאינו נחשב כדבר שאינו מוכן כיון שבחול ראוי הוא לשימוש, אלא דמוקצה הוא משום גזירת נחמיה. [ואף שתחילת גזירתו היתה רק איסור טלטול בלבד לדעת הגר"א ודעימיה, מ"מ לאחר שהתירו כלי שמלאכתם להיתר ולאיסור, ולא נשארו בגזירה ראשונה רק חסרון כיס, הגדירו איסורו בתורת מוקצה.]

או דילמא מוקצה מחמת חסרון כיס אינו אסור מטעם גזירת נחמיה, אלא אף קודם לכן היה אסור, כעין גרוגרות וצימוקים, דכיון שאינם ראויין לשום תשמיש מקצה אדם דעתו מהם לגמרי א"נ דינו כעצים ואבנים כיון שאינם ראויין לשום תשמיש אין עליהם תורת כלי. ונ"מ בין ב' צדדין הנ"ל הוא לענין אוכלים ומשקים שהן חסרון כיס, דלצד הראשון דמוקצה מחמת חסרון כיס

כל שלא אמר ג' דברים אלו בפסח, לא יצא ידי חובתו ראש הכולל הרה"ג ר' משה פראנציס שליט"א

תנן (פסחים קטז.) רבן גמליאל היה אומר, כל שלא אמר שלשה דברים אלו בפסח לא יצא ידי חובתו ואלו הן, פסח, מצה, ומרור. ובביאור דברי ר"ג נחלקו הראשונים בשלשה נידונים נפרדים. חדא, אם כוונת ר"ג לומר שאינו יוצא כלל, או רק שלא יצא יכראויי. גם נחלקו באיזה חיוב מיירי ר"ג, חיוב אכילת פסח מצה ומרור, או חיוב סיפור יציאת מצרים. והנידון השלישי היא, אם דינו של ר"ג הנ"ל הוא מדאורייתא או מדרבנן. ונראה שמבואר מתוך דברי הראשונים בסוגיא זו עוד נידון כללי, והוא, האם חסרון קיום תקנת חכמים במצוה יוכל לעכב בקיום המצוה מדאורייתא.

הנה כתב הר״ן (כה: בדפי הר״ף) וז״ל, כלומר, לא יצא ידי חובתו כראוי, אבל ילא יצא ידי חובתו כלל׳ לא קאמר, עכ״ל. והיינו שבא הר״ן לדחות שאין כוונת ר״ג שאינו יוצא ממש, דלעולם יוצא ידי חובתו בלי אמירה זו, רק שאינו יוצא בשלי מות. וכ״כ הריטב״א (בפירושו להגש״פ ד״ה רבן גמליאל ועל הש״ס סוכה כח.). וכן הוא ברמב״ן במלחמות ה׳ (ברכות ב:), שכתב וז״ל, ושנינו וכו׳, כל שלא אמר ג׳ דברים אלו בפסח לא יצא ידי חובתו, ולא שיהא צריך לחזור ולאכול פסח מצה ומרור וכו׳, עכ״ל.

אמנם, משמעות הרמביים היא דלא כראשונים אלו, אלא כפשוטו, דאמירת דברים אלו מעכב ממש. שהרי בהלי חמץ ומצה (פייז הייה) הביא את דברי רשבייג כצורתם, שילא יצא ידי חובתוי, ולא כתב לדחות הלשון. [עיי בזה בהלכות חג בחג (פסח, פייכ הערה 16).]

ויש לעיין במה נחלקו הראשונים אם אמירת ג' דברים אלו מעכב בקיום מצותו. וכדי לבאר ד"ז צריכים להקדים במח' אחרת שמצינו בהראשונים בסוגיא זו, והיינו לענין איזה מצוה איירי ר"ג כשאמר שאינו יוצא ידי חובתו. האם איירי במצות אכילת פסח מצה ומרור או במצות סיפור יציאת מצרים. דהנה מדברי הרמב"ן שהבאנו מבואר דס"ל שהוא דין בקיום מצות אכילת פסח מצה ומרור, שהרי כשכתב שאינו מעכב ממש, לשונו הוא "ולא שיהא צריך לחזור ולאכול פסח מצה ומרור", הרי להדיא דהנידון הוא באכילה. והיינו שכדי לקיים מצות אכילה יכראוי', צריך גם לומר בפה יטעמא דקרא' למה אנו חייבים באכילת דברים אלו.

וראיתי בספר פנינים מבי מדרשא (סיי קלייב) שדייק כן גם מדברי הריין בסוכה (כח. דייה אמרו לו), שהרי כתב ייכלומר, שלא קיים מצותן כראוייי. ומלשון יימצר תן" רבים, לכאורה מבואר שכוונתו למצוות פסח, מצה, ומרור, דאילו קאי רייג על מצות סיפור יציאת מצרים ליכא אלא חדא מצוה. וכן מבואר מלשון הארחות חיים בפירושו להגשייפ (דייה רבן גמליאל) וזייל, אעייפ שיאכל פסח מצה ומרור לא יצא ידי חובתו בלתי אמירה, שהקפיד הכתוב באמירה והגדה, עכייל. וכן משמע מדברי תוסי בפסחים (קטז. דייה ואמרתם זבח פסח הוא), שכתב וזייל, פירוש באמירה, שצריך לומר ייפסח זה שאנו אוכלין", ואיתקש מצה ומרור לפסח, וצייל נמי יימצה וזיי, ימרור זהיי, עכייל. הרי שיש דין מיוחד על כל א' מהם, על פסח מהקרא עצמה, ועל מצה ומרור מהיקשא. ומזה שכתבו התוסי שיש כאן ג' דינים נפרדים משמע שהוא דין באכילה, ולא דין סיפור שהוא דין א' בכללות.

הרי מכל ראשונים אלו מבואר שדינו של רייג קאי על מצות אכילת פסח מצה ומרור, והמקור לזה הוא מהקרא של ייואמרתם זבח פסח הואיי וכמו שהבאנו מהגמי בפסחים. ולפייז מובן היטב ב' הצדדים אם דינו של רייג מעכב או לא. דהנה מסתימת דברי התוסי בפסחים משמע שהדרשה המובא בגמי שם דרשה גמורה היא ולאו אסמכתא בעלמא, ולפי שיטה זו שדין זה מבוסס על גזהייכ בפרשת קרבן פסח, וילפינן בהיקש למצה ולמרור, לכאורה פשוט שמי שלא עשה כן לא יצא ידי מצוה זו, דהא גזירת הכתוב הוא דבעינן יאמירה'. וכן כתב הערוך לנר (סוכה כח.) בדעתם. והרמביין ודעימיה דסייל שאינו לעיכובא, כנראה סייל דהא דדרשו חזייל מקרא ד'ואמרתם זבח פסח' אסמכתא בעלמא הוא [איינ שלא היה גורס כן בגמי שם], ולעולם אייז אלא מדבריהם. ולכן נקטו כדבר פשוט שתקנת חזייל לומר בפה

(המשד בעמוד הבא)

(המשך בעמוד הבא)

(המשך :האם מצות המיועדות לקיום מצות אכילת מצה בליל הסדר נחשבות מוק־ צה מחמת חסרון כיס בשבתות הקודמות לחג הפסח)

הוא מטעם גזירת נחמיה, אוכלין ומשקים אינן בכלל. וכמו דקייייל דאוכלין מותרים בטלטול אף שלא לצורך כלל, כמבואר בריין והובא לדינא באויח (סיי שייח סייד) [לא כשאר כלים שמלאכתם להיתר, שהיו בכלל גזירת נחמיה, דאסור לטלטלם שלא לצורך כלל]. וכמוייכ אין חסרון כיס אסורין באוכלין כיון שלא היו בכלל גזירת נחמיה. משאייכ לפי צד השני דמוקצה מחמת חסרון כיס היה אסור אפיי קודם גזירת נחמיה, דהוה כמו עצים ואבנים וכדומה, גם אוכלין שהם חסרון כיס בכלל איסור זה.

והנה נראה להוכיח דדעת התוסי היא דמוקצה מחמת חסרון הוא מגזירת חנניא. דהנה במסי ביצה (דף יא.) איתא במתניי: בייש אומרים אין נוטלים את הֶעֶלִי [דְף עֶב וכבד שעשוי לכתוש בו הריפות. עיי אוייח סיי תצייט סייה] ובייה מתירין. ובגמי שם: תנא ושוין שאם קצב עליו בשר שאסור לטלטלו. ובתוסי שם (בדייה אין נוטלין וכוי), הקשו דלמה אין נוטלין העלי הא צריך לגופו, וכל כלי שצריך לגופו או למקומו אפיי מלאכתו לאיסור נוטלין אותו ביוייט! ותיי דבפרק כל הכלים (שבת דף קכג.) מוקמינן ליה במוקצה שיש בו חסרון כיס דכייע מודו דאסור כגון סיכי זירי ומזורי דקפיד עלייהו. ובייה שמתירין היינו דוקא משום שמחת יוייט כדמפרש בגמרא עכייל. וכן פסק המגייא באוייח (סיי תצייט סייק יייא) לדינא דאפיי עלי שמוקצה מחמת חסרון כיס מותר לטלטלו לקצב עליו בשר משום שמחת יוייס. ווייט בדמפרש באמרת שמוקצה מחמת חסרון כיס מותר לטלטלו לקצב עליו בשר משום שמחת יוייס, ועיי בהייל שם.

והנה המגייא בסוייס תקייט העיר על זה מהא דמוכח מכמה מקומות דאעייג דמותר לטלטל מוקצה לצורך אוכל נפש, כמבואר ברמייא בסוייס תקייט, מיימ שימוש מוקצה אסור אפיי לצורך אויינ כמבואר בסיי תקייא סייג ותקייב סייג דאסור לבשל בעצי מוקצה, וכיימ בסיי תקייז סייב דאסור להסיק בעצים שנשרו אפיי אין לו עצים אחרים. ואייכ היאך מתירין לטלטל עלי לקצב עליו בשר לצורך שמחת יוייט, הרי משתמש במוקצה לצורך שמחת יוייט דאסור? ותיי המגייא דשאני עלי לפי שהוא כלי, ולכן מקילין בו יותר אעייג שהוא מוקצה מחמת חסרון כיס. ומבואר מזה דמוקצה מחמת גופו, דאין לו תורת כלי, חמיר טפי ממוקצה מחמת חסרון כיס, כיון דעכיים תורת כלי עליו. וכן מוכח מדברי המגייא (סיי שייח סייק סייא) לענין גרף של רעי דמתיר להחזירו אגב מים, אעייג דבמוקצה מחמת גופו אסור לטלטלו אגב ככר ותינוק.

אמנם בבייי (ריש סיי שייח) מבואר דמוקצה מחמת חסרון כיס חמיר טפי ממוקצה מחמת גופו, דכי שם הבייי דבמוקצה מחמת חסרון כיס אין בה התירא של טלטול מן הצד או טלטול בגופו כמו שיש במוקצה מחמת גופו. ומבואר מזה דמוקצה מחמת חסרון כיס חמיר יותר ממוקצה מחמת גופו.

וצייל בכוונת התוסי כמבואר בסי משנת שבת (עמי קסייד) דסייל לתוסי דחסרון כיס אסורה מטעם גזירת נחמיה. והנה נחמיה גזר רק אטלטול כלים ולא על אכילה, והוא עיקר איסורו. ולכן מוקצה מסוג זה אין בו חומר של טלטול עיימ להשתמש בו [דחמירי רק משום דהוה כעין אכילתו כמבואר לעיל, ובסוג מוקצה דכלים אין בו שום חומר דאכילה]. ושפיר יייל דמטעם זה מותר לטלטל מוקצה מחמת חסרון כיס [אפי׳ עי׳מ להשתמש בו] לצורך שמחת יוייט, משום דכלי הוא. ואין הטעם משום דאיסור טלטול כלים קיל יותר ממוקצה מחמת גופו, אלא כוונתו דבסוג מוקצה זה אין בו רק איסור טלטול ולא איסור אכילה ושימוש, ולכן כמו שמותר לטלטל מוקצה לצורך אויינ כמוייכ מותר גייכ לטלטלו עיימ להשתמש בו לצורך אויינ. אמנם בענין איסור טלטולו שפיר י"ל דסוג מוקצה זה חמור יותר מאיסור טלטול של מוקצה מחמת גופו, כיון שזהו עיקר איסורו מגזירת נחמיה י"ל שלא התירו טלטול מהייצ וכדומה. משאייכ במוקצה מחמת גופו דעיקר איסורו הוא מטעם חסרון הכנה, שהוא איסור אכילה, לא החמירו באיסור טלטולו לאסור טלטול מהייצ. ולפייז דמוקצה מחמת חסרון אסור רק מטעם גזירת נחמיה, באוכלין לא שייך לאסור מטעם חסרון כיס, דאוכלין מעולם לא היו בכלל גזירת נחמיה, כמבואר בריין.

אולם בתויי (מג:) בענין חלות דבש מבואר דגם באוכלים שייך מוקצה מחמת חסרון כיס, והוא דלא כדביארנו לעיל בדעת התוסי. ונמצא דמצות המיועדות לליל הסדר שמקפידות עליהם מאד שלא לאכלם קודם חג הפסח, תלוי במחי הנייל אי הם מוקצים או לא, דלדעת התוסי אינם מוקצים, דאוכלין אינן בכלל גזירת נחמיה, אבל לדעת התויי גם אוכלים המוקצים מחמת חסרון כיס אסורים באכילה ובטלטול.

(המשך: כל שלא אמר ג' דברים אלו בפסח, לא יצא ידי חובתו)

ג' דברים הללו אינו מעכב את קיום המצוה מדאורייתא. והיינו שהמח' אם דין זה מעכב או לא תלוי אם הוא מדאורייתא או רק מדרבנן, שאם הוא מדאורייתא הרי הוא מעכב אבל אם הוא מדרבנן אינו מעכב.

אמנם מדברי הרמב״ם מבואר דסובר שדינו של ר״ג לא קאי על מצות אכילת פסח מצה ומרור, אלא על סיפור יציאת מצרים. דכתב הרמב״ם (הלי חו״מ פרק ז׳) וז״ל, [ה״א] מצות עשה של תורה לספר בנסים ונפלאות שנעשו לאבותינו במצרים וכו׳, [הלכה ב׳] מצוה להודיע לבנים ואפילו לא שאלו וכו׳, [הלכה ה׳] כל מי שלא אמר שלשה דברים אלו בליל חמשה עשר לא יצא ידי חובתו ואלו הן, פסח מצה ומרור וכו׳, ודברים האלו כולן הן הנקראין הגדה, עכ״ל. ומבואר להדיא מדברי הרמב״ם, שדינו של רבן גמליאל, לומר ישלשה דברים אלוי הוא פרט במצות סיפור יציאת מצ־רים, ולא שהוא דין במצות אכילת פסח מצה ומרור. וכן כתב המבי״ט (שם) בקרית

אמנם אף שסובר הרמביים שהוא פרט במצות סיפור יציאת מצרים, כבר מדייק הגרייי פרלוב [מנאוואמינסק] בספר עדת יעקב (עי קצייט-רייא) שהוא סובר שאמי־ רת פסח מצה ומרור הוא רק דין דרבנן. דבריש פרק זי מהלי חויימ הגדיר הרמביים את מצות סיפור יציאת מצרים שהוא רק יילספר בנסים ונפלאות שנעשו לאבותינו במצרים", ומשמע שכל שסיפר בנסים אלו כבר יצא ייח מן התורה. ולכן נראה שכל מה שהוסיף הרמביים אחייכ, שיש מצוה להאריך בפרשת יארמי עובד אביי, וכן לומר יפסח, מצה, ומרורי, הוא מדבריהם.

אך אייכ יש להקשות שהאיך סובר הרמב״ם שאמירת פסח מצה ומרור מעכב בעיקר המצוה, והלא הוספה זו היא רק מדרבנן והאיך נימא שבלי אמירתו אינו יוצא ידי מצותו כלל.

ונייל דהנה באמת עיקר היסוד של הגרייי פרלוב, שתקנו לנו חזייל איך לקיים מצות יוהגדת לבנךי מבוארים כבר מדברי הפרי מגדים (אייא סיי תפייה סקייא). וכ־
וונת הגרייי פרלוב היתה רק להוכיח שגם הרמביים סובר כן. ועיש בפמייג שמיישב האיך זה מעכב בעיקר המצוה, דכתב לדמות להא דכתב המחבר בהלי סוכה (סיי תרלייד סעי די) יימי שהיה ראשו ורובו בסוכה, ושלחנו חוץ לסוכה ואכל, כאילו לא אכל בסוכהיי, שמשמעות הלשון הוא דסייל שמי שעשה כן אינו יוצא כלל. ואעייג דאיייז אלא תקנה דרבנן, מיימ אחר שתיקנו כן, מי שלא קיים את המצוה כפי תקנת חזייל, אינו יוצא כלל. ואף שזהו חידוש לומר שיש כח ביד חזייל לתקן ולהוסיף לדיני התורה, הרי באמת כבר דייק הגרייח מבריסק כן מדברי הרמביים במקום אחר (עיי קובץ שיעורים קונטרס דברי סופרים, סייא אות לב).

אמנם אם כנים הדברים שתקנות חז״ל מעכבים בדיני התורה, לכאורה יש לה־ קשות דהאיך סוברים הרמב״ן וסיעתו שאמירת פסח מצה ומרור אינה מעכבת בגוף המצוה, הרי בין אם זהו פרט במצות סיפור יציאת מצרים ובין אם הוא פרט במצות אכילת פסח מצה ומרור הרי הוא מ״מ הוספה על המצות מן התורה, ולמה א״כ סובר הרמב״ן שאינה מעכבת בגוף המצוה.

ונראה, שעיקר יסוד זה – שדיני דרבנן נחשבים כדיני תורה וע"י תקנות חז"ל אמרינן שעכשיו נשתנו גדרי דיני התורה – אינו מוסכם לכל, והרמב"ן הנ"ל דס"ל שאין אמירת יפסח, מצה, ומרור' מעכבת, לשיטתו אזל מסוגיא דימצוות מבטלות זו את זו', לחלוק על יסוד זה. שכתב רבינו דוד [תלמיד הרמב"ן] לפסחים (קטו. ד"ה ואפילו) לבאר הא דאיתא בגמרא שם "מצה בזמן הזה דאורייתא ומרור דרבנן, ואתי מרור דרבנן ומבטיל ליה למצה דאורייתא" וז"ל, והרב מורי נ"ר [הרמב"ן] היה אומר, שאין הכונה בבטול טעם ממש, אלא שאכילת המצה שהיא מצוה עליו, היא בטלה ממנו כשאוכלה עם דבר של רשות, עכ"ל. הרי דס"ל להרמב"ן ז"ל שהמרור שהוא דרבנן בזמן הזה נחשב כאכילת רשות כלפי המצה שהיא מדאורייתא, וכ"ה ברמב"ן בהשגות לספר המצות (שורש א' ד"ה ומפורש אמרו).

ובזה יש להבין גם דברי הריטב״א והר״ן שסוברים שאף מי שלא אמר יפסח, מצה, ומרור׳ יוצא עיקר המצוה. דס״ל דחיוב אמירתם אינו אלא מדבריהם, ולכן היה פשוט להם שא״א לומר שזה מעכבת בקיום המצוה מדאורייתא, שהם סוברים כשיטת הרמב״ן לענין זה ודלא כהרמב״ם.

ובסיכום יוצא שיש בי טעמים לבאר האיך נוכל לומר שאמירת פסח מצה ומרור מעכבת בגוף המצוה. א. כשיטת התוסי שהיא פרט במצות אכילת פסח מצה ומרור, והוא דין מדאורייתא מהקרא של "ואמרתם זבח הפסח". ב. אפיי אם נימא שאינו דאורייתא אלא דין מדרבנן (בין אם הוא ממצות אכילה ובין ממצות סיפור יצ"מ) י"ל שיש כח ביד חז"ל להגדיר ולהוסיף על מצות מן התורה, ולעשות שתקנתן מע־כבת במצוה מדאורייתא. והראשונים שסוברים שאין אמירת דברים אלו מעכבת סוברים שהוא רק דין דרבנן, ואין כח ביד מצוה מדרבנן לעכב במצוה מן התורה.

# נכתב עייו הבויל הכולל

בענין ד' כוסות אי מיסודות של ליל הסדר ושעליו נקבע סדר עבודת הלילה, הוא מצות די כוסות, ועד כדי כך שחזייל חייבו ליקח מן התמחוי, ומבוי ברמביים שיסודו (ביחד עם מצות הסבה) הוא מצד החיוב להראות אייע כאילו יצא ממצרים ולכן צריך לעשות מעשה חירות. וידוע מרשייי ורשביים (רייפ ערבי פסחים) שהם כנגד ארבעה לשוני גאולה ומקורו ממדרש (בייר פייח, הי) והלשון שם ייכנגד <u>די גאולות</u>יי וכן הוא בירוי רייפ ערבי פסחים. ועייע במדרש (שמוייר וי, די) די גאולות יש כאן והוצאתי וכוי כנגד די גזירות שגזר עליהן פרעה וכנגדו תקנו חכמים די כוסות בליל הפסח לקיים מה שנאי כוס ישועות אשא. ובשם די אקרא. ובמתנת כהונה שם ביי שהדי גזירות הן עבודת פרך, השלכת זכרים ליאור, שחיטת הילדים לרחוץ פרעה בדמם, ותבן לא ינתן לכם. והיינו שהיו די צרות משונות בתוך שעבוד מצרים ועל כאו"א היי גאולה וחשיבי ארבע גאולות, וכנגד כאוייא תקנו כוס אי, ונמצא שאיייז רק די לשונות אלא ארבע גאולות ממש. ועייע בנציייב בהעמק דבר פי וארא (וי, וי) ובהעמק שאילה (שאליתא עייז סקייד) שכי שהיו די שלבים בגאולת מצרים שא"א למי שהוא כעבד כנעני ליהפד כמו רגע להיות ראוי לעמוד בהר סיני ולקבל התורה (שהוא גמר ותכלית יציאת מצרים) ולכן נחלקה לדי שלבים, תחיי והוצאתי וכוי מתחת סבלות מצרים דהיינו במכת ערוב (וי חדשים קודם שיצאו ממצרים) שאז פסק השעבוד בפועל והעבודת פרך בחומר ולבנים, ואחייכ והצלתי דהיינו במכת ברד שאז עלה מעלת ישראל בעיני מצרים והתחילו להחשיבם ולהוקירם, ואחייכ וגאלתי שזהו במכת בכורות שנעשו בני חורין וברשות עצמם ולא תחת ממשלת מצרים, ושוב ולקחתי אתכם לי לעם שנתעלו במדרגה עד שכרת הקבייה ברית עמהם ולקחם לעם. ועפייז ביי הנציייב תקנת ארבע כוסות שאין מאכל ומשתה שמשנה דעתו ותואר פניו של אדם כמו יין. וכל כוס וכוס ששותה מוסיף בשמחתו ומראה פניו וכמו שהגאולה היי די שלבים וכנייל, כנגד כל שלב שותה כוס ושוב ניתוסף שמחתו וצהלת פניו, ולכן תקנו די כוסות ולא די לחמים, ומיושב קי המרדכי. וכן יהיי לעתייל שתהיי הגאולה בדי מדרגות במעלה ושמחת הנפש.

ועי מהרשייא ברכות נד: שהוסיף שיש ענין בדי כוסות של הודאה והוא עייפ הגמי ברכות שם דארבעה צריכין להודות: יורדי הים, הולכי מדברות, חולה ונתרפא, חבוש בבית האסורים ויצא, וכל אלו נכללו בישראל במצרים: יורדי הים בקריעת ים סוף, הולכי מדברות שהיו מעונים במדבר עד שנפלו להם המן השליו, חולה ונתרפא שנעשו חולים במצרים מעבודת פרך ונתרפאו במתן תורה, וחבוש בבית האסורים שיצאו משעבוד מצרים, ולכן תקנו די כוסות להודות שנגאלו מאלו הדי צרות. וכעיייז איי בגרייא בפירושו להגדה, הא לחמא עניא, ועייע בסי המכתם ריש ערבי פסחים שמפורש שענין די כוסות הוא שבח והודאה למקום על ארבע הגאולות שמרומז בדי לשונות, ועייש שמפרש באורך עייפ דרכו של הנציייב. ועי רדייק תהלים קטייז פסוק יייג אקרא דכוס ישועות אשא וכוי וזייל כשאעשה משתה ושמחה ארים כוס היין ואודנו עליו בפני רבים ואזכור ישועות שהושיעני, אותו הכוס יקרא כוס ישועות עייכ.

(ראש החבורה הרב יהושע משה גולדשטיין)

וירעו אותנו המצרים כמה וירעו אותנו המצרים כמה שנאמר הבה נתחכמה לו פן ירבה והיה כי תקראנה

מלחמה ונוסף גם הוא על שנאינו ונלחם בנו ועלה מן הארץ. וצייע דהיכן מבואר בהך קרא שהמצרים עשו דברים רעים לכלל ישראל רק חזינן שהם לקחו עצה לעשות רע? וביאר החיי אדם דהא דקאמר וירעו אין הכונה שהמצרים עשו דברים רעים לכלל ישראל אלא שהמצריים עשו כלל ישראל לרעים, והיינו שהחזיקו בני ישראל לאנשים רעים ובגלל זה לקחו עצה כדי למעטם. והיינו דאינו נכון למי שקיבל טובה מאחר למרוד בו, והמצריים חשדו ישראל בזה דכי תקראנה מלחמה ונוסף גם הוא על שונאינו, ורק אדם רע עושה דבר כזה והיינו וירעו, שהמצריים החזיקו כלל ישראל לאנשים רעים, עכתייד. ואפשר להוסיף דפסוק זה דייוירעו אותנו המצרים ויענונו ויתנו עלינו עבודה קשה" בא להגיד הרעות שעשה לנו המצריים, והיינו דגם מה דכתיב וירעו אותנו אין זה מפני שבאמת חשבו כן אלא זה היתה כל כוונתם להחזיק כלל ישראל כאנשים רעים כדי להצדיק מה שהם רצו ליקח בני ישראל לעבדים ולמרר את חייהם.

(הרב בנימין חיות)

מצות סיפור יציאת מצרים ■ ידוע מה שביי הגריית זצייל (הובא בחיי הגריית על השייס) החילוק בין מצות סיפור יציאת מצרים דליל פסח ומצות זכירת יציאת מצרים של כל ימות השנה, דיש ביניהם ג' נפיימ: אי. מצרים של כל ימות השנה, דיש ביניהם ג' נפיימ: אי. ב'לל פסח צריך לומר לאחרים דרך שאלה ותשובה. ב'. בליל פסח צריך להתחיל בגנות ולסיים בשבח. ג'. מה שאמר רבן גמליאל כל מי שלא אמר ג' דברים הלל בפסח וכוי. ועיייש שדייק כ"ז בדברי הרמב"ם (הלי חויימ פיז). ומסיק בסו"ד דכיון שמצות צריכות כוונה צריך לכוון לצאת המצוה בג' דברים אלו.

ולכאוי משמע מזה דלהתחיל בגנות ולסיים בשבח וגם לומר דרך שאלה ותשובה הוא מעצם קיום המצוה של סיפור יציאת מצרים. וצייע דבשלמא דינו של רבן אמליאל לומר טעמי המצות כבר כתבו בראשונים מקור לזה מהיית. אבל מנלן שלהתחיל בגנות ודרך שאלה ותשובה הוא מעיקר קיום המצוה. וצריך ביאור מהו יסוד המצוה של סיפור יציאת מצרים שג׳ דברים הללו הם מעיקר קיומו.

ונראה פשוט, דדין לומר דרך שאלה ותשובה איי בגמ' שאפי אם הוא לבדו שואל לעצמו. ובי' הדבר הוא דעייי שאלה ותשובה מגיעים לידי יותר הבנה. והיינו, שאין תשובה בלא שאלה, וגם שאלה בלי תשובה אינו כלום. ומי שיש לו שאלה ומבין אותו יהיה לו הרבה יותר הבנה בתשובה ממי ששמע רק את התשובה. השאלה מאמת התשובה. ועל פי דרך זה יש לבאר גייכ הענין להתחיל בגנות, דאם מכיר היטב הגנות שהיה בתחילה קודם יציאת מצרים, יש הרבה יותר הכרה במה שנשתנה למצב של שבח. הגנות מאמת ומחזק הענין של השבח.

וזהו ביאור החילוק בין שני המצות, דבכל השנה צריך להזכיר הענין בלבד שהי הוציאנו ממצרים. אבל פעם אחת בשנה צוה לנו התורה ימצות סיפור', והוא להבין את הענין ביותר עומק והבנה, ולהבין גודל ההטבה שהיה לנו בזה, כדי לקבוע בנפשינו ההכרה שעבדיו אנחנו וגם להודות ולהלל מעומק לבנו. וכדי להגיע לזה אמרו חז"ל שצריך לעשות דוקא ע"י שאלה ותשובה, סיפור שמתחיל מהגינות, והסברת טעמי המצות של פסח מצה ומרור. ולפי"ז מובן שכל ענינים אלו הם עצם המצוה של סיפור וצריך לכוון בכולם לאאת ידי המצוה.

(הרב אברהם ליב חיים ירקוני)

מה נשתנה - עבדות היא חלק מהגאולה ■ כבר שאלו המפרשים מה המקום לחגוג על גאולתינו ממצרים ונהיותינו בני חורין מפרעה בזמן שאנו נמצאים שוב בגלות ואכתי עבדי אחשורוש אנן! ונראה לבאר בזה בהקדם ביאור שאילת הבן במה נשתנה שהוא רואה סתירה במה שאנו עושין, שאנו אוכלין מצה שהוא זכר לחירות כמייש שבעת ימים תאכל עליו מצות לחם עוני כי בחפזון יצאת מארץ מצרים, והוא גייכ זכר לעבדות כמייש לחם עוני, ואוכלין פרוסה שהוא לחמא עניא דאכלו אבהתנא, וכן מרור שאנו אוכלין זכר לעבדות. אבל הסיבה הוא זכר לחירות. ובהשני טיבולין גייכ איכא סתירה, דבחדא מטבילין כרפס בחומץ או מי מלח שהירק טוב והטיבול מר, ובהשני מרור בחרוסת, שהירק מר והטיבול מתוק. ושואל הבן על מה אנו חוגגין - על העבדות או על החירות! והתשובה לו הוא שאנו חוגגין על שניהם, על העבדים היינו לפרעה במצרים, ועל שהוציאנו השם אלוקינו משם, שבאמת כל מה שהשם עושה לטוב הוא אלא שלמראית עינינו החלשים נראה כרע. וכן מצינו כשמשה הלך לפרעה בפעם הראשון דאמר פרעה תכבד העבודה על האנשים והוא גופא מיהר הישועה דעיייז הקבייה חישב את הקץ ונחשב כדי מאות שנה (עיין אמת ליעקב) וממילא אנו שמחים על כל מה שעשה השם לנו, בין על העבדות ובין על החירות. וכן יהיי בגאולה העתידה כדכתיב ואמרת ביום ההוא. אודד השם כי אנפת בי. והייה בכל גאולה. דבזמן הגאולה מבינים איך הכל היה לטובתנו. ובזה מובן שפיר שאעייפ שאנו עכשיו בגלות ועבדי אחשוורוש אנן, מיימ שמחים אנן בידיעתנו זאת שגם זה הוא חלק מהגאולה ומה שמביאה קרובה יותר.

(הרב יהונתן צבי גרניק)

ואילו לא הוציא הקב״ה את אבותנו ממצרים אנו ובנינו ובני בנינו משעבדים היינו לפרעה במצרים ■

הרבה תמהו בזה, דמה ההכרח שגם אנחנו אחרי שלשת אלפי שנין היינו משועבדים שם, הלא הרבה ממלכות גדולות נפלו במשך השנים כגון רומי ויון, והעבדות ג"כ היא דבר שכבר עבר ובטל ממנהגו של עולם, וא"כ אין הכרח כלל שהמצרים היו נשארים במלכותם, וגם שאנו היינו משועבדים שם עד עולם, וצ"ב

ותשובה לזה שמעתי מדודי הגרייי פינקל שליטייא שבאמת כל העולם כולו לא נברא אלא בשביל ישראל כמשייא יבראשית - בשביל ישראל שנקרא ראשיתי, ונודע שכל תהפוכות ממלכות העולם וסדריו, אינם חלילה מפני שכך הוא יטבעי סדרו של עולם, דהלא אין פורענות באה לעולם אלא בשביל ישראל (יבמות סייג:), ועל מלחמותיהן נמי יעידו האומות יהרבה כרכים כבשנו, הרבה מלחמות עשינו – וכולם לא עשינו אלא בשביל ישראלי (עייז ב:). וכייה בכל דבר גדולה וקטנה שמתרחשת בעולם, היא אך ורק למטרה אחת ויחידה – לתכליתן של ישראל. ומעתה אם אמנם לא הוציא הקבייה את ישראל ממצרים, והיו ישראל חייו נשתקעים שם, היה ממילא ינעצרי כל הסיבה המסובבת שכל המהלך ימי עולם, העולם היה נשאר על מצבו באופן תמידי כמו אז, וגם העבדות היתה נשארת עבדות עולם. ולכן הדברים הם נכונים כפשוטם וכמשמעם, דאילו לא הוציא הקבייה את אבותינו ממצרים, הרי אנו ובנינו ובני בנינו היינו באמת עבדים משעובדים במצרים.

(הרב חיים שבתי אזבנד)

ברוך שומר הבטחתו ברוך הוא 🔳 החפץ חיים בספרו אהבת חסד (פייה מעניני גמייח בהגהייה וגם בספרו על התורה פרשת בשלח) מביא תנא דבי אליהו רבה (ספכייג) וביארו וזייל כשהיו ישראל במצרים נתקבצו כלם וישבו יחד משום שהיו כלם באגדה אחת וכרתו ברית יחד שיעשו גמילות חסדים זה עם זה וישמרו בלבבם ברית אברהם יצחק ויעקב (ברית מילה) ולעבד את אביהן שבשמים לבדו ושלא יניח לשון בית יעקב אביהן ושלא ילמדו לשון מצרים וכוי עיין שם. ומה היה הכריתות ברית לגמילות חסדים, אלא הענין כך הוא כי הם כשראו שאין שום עצה להנצל מגזירותיו של פרעה והשיעבוד הולך ומתגבר יום יום מה עשו, נתקבצו באגודה אחת וטכסו עצה מה לעשות לזה והסכימו ביניהם בדרך השם לבדו ולא ישנו את שמם ולשונם, גם כרתו ברית לגמול חסד זע"ז היינו שע"י זה יתעורר למעלה חסד של השם יתברך עליהם, וממילא יבטלו לבסוף גזירותיו של פרעה ובאמת כן היה לבסוף, שדבר זה היה לגאולה וכדכתיב נחית בחסדך וכוי ואיתא בפסיקתא נחית בחסדך זו גמילות חסדים

ומבואר מדבריו שהחסד שעשו בנייי זעייז היה סיבת הגאולה, שעל ידו נתעורר חסד ורחמים מהשם יתברך, אבל העצות האחרות- ברית מילה ושמירת לשונם- היו כדי שיהיו פרושים מן המצריים.

ואפשר לפרש התנד"א באופן אחר ע"פ דברי השל"ה, שכל העצות היו מענין אחד וסיבה אחד לגאולתם. שהשל"ה כותב שתכלית שיעבוד מצרים היה כדי להתרגל בנ"י לעבדות וז"ל ולכך הרגילם הקב"ה בעבדות כדי שאח"כ כשיוציאם מעבדות פרעה יהיו לעולמים עבדי הי עכ"ל. ועבד העובד את אדוניו צריך לבטל דעתו ורצונו לקיים ציווי אדוניו כראוי. וכמו כן בגמ"ח, שהעושה חסד צריך לבטל רצונותיו ורצוע היימו תכלית השיעבוד וא"א הוכשרו להיות עבדי ה' וקיימו תכלית השיעבוד ואי"ש שהיה זה סיבת הגאולה. וכ"כ בברית מילה ושמירת לשונם היו סיבות לגאולה ע"י שהיו עצות להיות פרשים מן המצריים שיהיו בנ"י ניכר בגופם ובדיבורם ששונים הם מן המצריים ויעבדו רק להקב"ה.

ועתה אפ״ל ביאור חדש בדברי ההגדה ״ברוך שומר הבטחתו ברוך הוא שהקדוש ברוך הוא חשב את הקץ לעשות כמה שאמר לאברהם אבינו וכו׳ ועבדום וענו אותם ארבע מאות שנה וכו׳ ״, שקשה והלא לא עבדו בנ״י במצרים לארבע מאות שנה אלא למאתים עבדו בנ״י במצרים לארבע מאות שנה אלא שכיון שתכלית הארבע מאות שנה של השיעבוד היה כדי להתרגל בנ״י לעבדות, ובנ״י קיימו התכלית קודם זמן זה ע״י הדברים שקיבלו על עצמן וכבר היו ראויים לעבדות השם יתברך לפני הארבע מאות שנה, לכן חישב ה׳ עם זה וקיצר זמן השיעבוד, והיה קיום בתכלית השיעבוד.

פסח המשך של פורים 🔳 רשייי תענית (כט: דייה אדר) כתב על הגמרא משנכנס אדר מרבים בשמחה, וזייל ייימי נסים היו לישראל פורים ופסחיי. ומבואר מרשייי שיש חיבור ושייכות בין פורים ופסח וענין אחד הם, וצייב. ונראה לבאר עפייי מה ששמעתי מרי אברהם חיים לוין זצ"ל בשם אביו לפרש על דרך הפשט יימזמור לתודה וכוי עבדו את הי בשמחה וכוי דעו כי הי הוא אלוקים וכוי... והיינו שדוד המלך נתן לנו את הוא שהי הידיעה על ידי בשמחה, על לעבוד לעבוד המפתח איך לעבוד בשמחה, איך לעבוד המפתח איך לעבוד בשמחה, איל הידיעה שהי אלוקים, שאם מרגישים שהכל מאתו יתברך באופן אמיתי אז אין לדאוג כלל, שכיון שהוא תכלית הטוב והוא הבורא ומנהיג, הכל יהיה בסדר. ונמצא שאמונה וביטחון מביאים שמחה, ואייכ צריך להרבות באמונה ובטחון כדי לקיים מרבים בשמחה. והנה פסח עקרו הוא להשריש אמונה בליבנו ובלב בנינו ובפרט עייי סיפור יצייימ לבנינו, וזה המשך עבודת פורים ופסח וענין אחד הם. ונסיים במה ששמעתי בשם ר' פסח פאלק זצייל המשך להנייל שאם עובדים בשמחה עייי אמונה ובטחון ונקיים מה שכתוב אחר כך ייבאו שעריו בתודה חצירותיו בתהילה הודו לו ברכו שמו" והיינו שאם העבודה של שמחה יהיה כל כך שיפוצו לחוץ,

ויודה להי על הכל, ויכיר שהוא מקור הברכה, בפני הבנים, אז ייועד דור ודור אמונתויי יהיה האמונה נמשך לדורי דורות.

(הרב אשר ווייס)

ויהי בימים הרבים 🔳 כתיב ויזעקו ותעל שועתם אל האלקים מן העבודה וישמע אלקים את נאקתם, וצ"ב מהו ב׳ לשונות אלו של תפילה. ועיין בספרי פרשת ואתחנן שיש יי לשונות של תפילה, וביניהם זעקה, שועה, נאקה. ועיין בפירוש הגרייא על חבקוק (פייא פסוק בי) שועה היא בקשה כמייש ותעל שועתם אל האלקים וכוי. והיינו שמבקש קודם שנעשה לו רעה שלא יעשה לו הרעה, וזעקה הוא בעת שנעשה לו הרעה, שצועק בשעת כאבו שיושיע לו. ונראה בזה ביאור הפסוקים הנייל. ויאנחו בני ישראל מן העבודה ויזעקו, ואז ותעל שועתם מן העבודה, והיינו דהשועה שאמרו קודם העבודה עלה עכשיו אל האלקים ואז וישמע אלקים את נאקתם, וכתב רשייי צעקתם, והיינו כמו זעקה דבשעת הצרה, ורואים מזה דשום תפילה לא היה לבטלה וכדי לזכות להגאולה היו צריכין עכשיו הצירוף של כל התפילות.

עוד יייל דהגרייא כתב באמרי נועם דף כייט דשועה הוא בלב וצעקה הוא בפה. ובזה גייכ ניחא דהיי שני חלקי תפילה, דותעל שועתם הוא התפילה בלב וזה עלה אל האלקים, ועייז וישמע אלקים את נעקתם, שכתב רשייי צעקתם, והיינו דכתיב וישמע הי את קולנו דייקא. ואולי זה בכלל ויאנחו, שהוא בלב, ואחייכ ויזעקו שהוא בפה.

(הרב אשר רוח)

על שום שחמל הקב"ה על בתי אבותינו ■ הפירוש המפורסם של מילת "פסח", הוא דילוג, על שם שדלג הקב"ה על בתי בניי בנגפו את מצרים (וכמו שלועזים: "Passover"). אך במכילתא מבואר דעיקר הפירוש הוא ענין של חמלה, שחס הקב"ה על בתי ישראל. ובאונקלס בפרשת בא, על הפסוק (פרק י"ב פסוק י"ג) וראיתי את הדם ופסחתי, תרגם "ואיחוס". וכן בפסוקים כ"ג וכ"ז שם תרגם בזה הענין (והי ראוי בפסוקים כ"ג וכ"ז שם תרגם בזה הענין (והי ראוי הפירושים, ופסחתי – וחמלתי, ואח"כ הביא שהוא לשון דילוג וקפיצה. וכ"כ בפסוק כ"ג: ופסח - וחמל לשון דילוג וקפיצה. וכ"כ בפסוק כ"ג: ופסח - וחמל לשון דילוג וקפיצה. וכ"כ בפסוק כ"ג: ופסח - וחמל לשון דילוג וקפיצה. וכ"כ בפסוק כ"ג: ופסח - וחמל לשון דילוג וקפיצה.

ויש לבאר ענין החמלה עפייי מאי דאיתא במכילתא (פרשה הי), שלא היה בידם מצות שיעסקו בהם כדי שיגאלו שנאי ואת עירום ועריה - ערום מכל מצות. נתן להם הקבייה שתי מצות, דם פסח ודם מילה, כדי שיתעסקו בם כדי שיגאלו, עייכ. הרי, בחמלה גדולה הרים אביון מאשפות ונתן לנו שתי מצוות לזכות אותנו כדי שנגאל. ואפשר דעל שם זה נקראת הקרבן בשם "פסח", שעצם מה שנצטוינו בה היה מתוך חמלתו יתי עלינו.

ועפייז יש לבאר מה שהיה נראה ככפילות בכל הפסוקים הנייל, דבכולם כתיבי א- לישנא דפסח, וגם ב- ענין של הצלה. בפסוק ייג: ופסחתי עליכם, ולא יהיה בכם נגף למשחית. בפסוק כייג: ופסח הי ולא יהיה בכם נגף למשחית. בפסוק כייג: ופסח הי ובפסוק כייז: אשר פסח על בתי בני ישראל וגוי, ואת בפסוק כייז: אשר פסח על בתי בני ישראל וגוי, ואת בתינו הציל. ולמשיינ ניחא, דבאמת שני עניינים יש כאן, דעצם הציוויים של פסח ומילה היה מחמלת הי עלינו כדי שנזכה ליגאל, וזהו הענין של ייופסחתיי - וחמלתי. ועייי קיום אלו המצוות ונתינת דמם על המשקוף ושתי המזוזות זכינו לענין השני, שלא ניתן למשחית לבא אל בתינו.

(הרב משה מיכאל הכהן האלבערשטאט)

אילו נתן לנו את ממונם ולא קרע לנו את הים דיינו

■ אמרו חזייל ראתה שפחה על הים מה שלא ראה
יחזקאל בן בוזי. ובמדרש (שייר כייג – די) איתא, אהא
דכתיב ייאז ישיר משהיי, הדא הוא דכתיב ייפיה פתחה
בחכמהיי, מיום שברא הקבייה את העולם ועד שעמדו
ישראל על הים, לא מצינו אדם שאמר שירה. ברא
אדהייר ולא אמר שירה. הציל אברהם וכוי ולא אמר

שירה. כיון שקרבו ישראל לים ונקרע להם, אמרו שירה לפני הקב״ה וכו׳, ואין ״אז״ אלא לשון שמחה שנאמר ״אז ימלא שחוק פינו״.

ובספר ייאור גדליהויי מבאר ענין שירה, דכשנעשית לאדם נס, ונושע ממצוקה, והוא מרנן להקב״ה על הרווחתו והצלתו, לא הגיע בזה עדיין למדריגת ישירהיי. דעיקר יישירהיי הוא, כשאדם בא להכרה, דגם על הצרה עצמו, והמצוקה בו היה נמצא, עליו לשבח להקב״ה. כי בזמן שמכיר בעת ישועתו, שכל מה שעבר עליו, היה בחסד עליון, והכל אך לטובתו, אז הוא אומר שירה. כי כל מה שהיה נראה אליו כהנהגה קשה וכבידה, מאתו יתברך, היה בחסד גמור להיטיב עמו תכלית הטוב. וכדברים האלו כי גייכ הבית הלוי, בביאור הא דשרו כלל ישראל ייכי גאה גאהיי, ששמחו גם על הצרה והשעבוד, מפני שעל ידיה זכו הם להיות הכלי חפץ שעל ידם נתגדל כבודו יתברך. ועפי"ז יש לבאר למה כינה המדרש שירתם בשם ייחכמהיי, כי שירה באה מתוך הכרת הייחכמה העליונהיי המסבב כל הסיבות והעילות לטובתינו. ויייל דזהו מה שאמרו חזייל ראתה שפחה על הים וכוי, כי באותו זמן ראו בחזיון בהיר, כאילו ארובות השמים נפתחו, והשיגו דרכי הנהגתו והשגחתו הנורא בעליונים ובתחתונים.

המהרייל [גבורות השם פי מייז] כתב דמלת "אזיי מורכבת מאות א' רוכב ע"ג אות ז'. והיינו, דאות א' מורכבת מאות א' רוכב ע"ג אות ז'. והיינו, דאות א' מורה על אחדותו יתברך, ואות ז' מורה על ריבוי עניניים. כמייד "בדרך אחד יצאו אליך ובשבעה דרכים ינוסו לפניך", עיייש בדבריו הקדושים. ולפי דרכינו יש לבאר הענין דאף שנראה לעינינו כאילו יש הנהגות שונות של הקב"ה, פעמים לטוב ופעמים למוטב, אך האמת הוא שהכל אחד והכל הולך אל מקום א', והוא תכלית הטוב לברואיו, ולזה מרמז מלת "אז".

במדרש איתא שאמר מרע״ה חטאתי לפניך ב״מאז באתי אל פרעה״, לזה אני משבחך, ב״אז ישיר משה״, ומבאר הבית הלוי, דמרע״ה התרעם על מדת הקב״ה בזמן השעבוד ולא הבין הנהגתו. ועכשיו בקריעת ים סוף נתברר לו הכל, שהיה הכל מסובב לטובתינו. ולפיכך אמר ״אז״ כי עכשיו הוא מכיר שגם ״אז״, ולפיכך אמר ״אז״ כי עכשיו הוא מכיר שגם ״אז״, ולפי הנ״ול מובן מאד, כי ענין זה נרמז ממש במלת ולפי הנ״ל מובן מאד, כי ענין זה נרמז ממש במלת ״אז״

הרמחייל [דעת תבונות סימן נייה עמוד מייה מייו] כי דלעתיד לבא יתברר לנו כי הכל היה מסיבות תחבולותיו יתברך להיטיב לנו באחריתינו. וזהו מה דכתיב ייאז תפקחנה עיני העווריםיי (ישעיהו לייה), והדברים מאירים, כי לזה מרמז מלת ייאזיי.

ועפי״ז יש לבאר הא דכתיב שיר המעלות בשוב השם את שיבת ציון היינו כחולמים אז ימלא שחוק פינו ולשוננו רנה. כי באותו זמן נהיה כחולמים, מה חולם חלום, בעת תרדימו, נבהל הוא ברעיוניו, דואג ומצטער על הנדמה ונראה לו בחזיונו. אך בהקיצו, ומא מיד הוא רואה שהכל הבל, לא היה ולא נברא, ולא היה מקום להצטער כלל, כי בהשקט הוא יושב ולא אנה אליו כל רעה. כן הכי נמי יהיה הדבר לעתיד לבא. ודווקא ״אז״ ימלא שחוק פינו, שיהיה שחוק מלא, בלי נדנוד צער, ולשונינו רנה, שנאמר אז שירה, ונרנן להשם באמת.

(הרב חנוך קפלן)

חד גדיא ■ ראיתי פירוש נפלא ופשוט בספר זכרון להבחור שמואל רוטשילד ז״ל בשמו של המנוח. והוא שאבא קנה גדי בתרי זוזי וסבר שהוא שלו שהרי קנאו. ובא השונרא והראה שאינו בכחו ושמירתו. בא הכלב ובא השונרא הראה שאינו בכחו ושמירתו. בא הכלב אני כבר אראה לכולם מי הוא האדון והכה לכלבא, בא אני כבר אראה לכולם מי הוא האדון והכה לכלבא, בא מיא וכבה לנורא. ותורא שתה למיא. בא האדם עם מיא וכבה לנורא. ותורא שתה למיא. בא האדם עם סכין ושחט לתורא. הרי נתגלה לכולם שהאדם הוא הגיבור עד שבא מלאך המות והמיתו, ולבסוף נתגלה האמת, שאין אחר אלא הקדוש ברוך הוא. הוא הבעלים, הוא האדון, הוא הגיבור, זהו סוף דבר של ההגדה כולה, אני ראשון ואני אחרון ומבלעדי אין אלהים.

(הרב דניאל הכהן יארמוש)

## The Pesach Hotel Miracle

Rabbi Chaim Tzvi Weg

Rabbi Elimelech Biderman shlita told a story that was told to him directly by the man it happened to. Last year, this man decided to open a Pesach program and leased a 50 suite, five story hotel in Prague along the Vltava River for Pesach. He borrowed money to pay the hotel which he planned to repay as he rented out the rooms of the hotel. As the hotel was getting booked up, a major problem was discovered: the person who leased him the hotel was a crook! He was not the owner, rather an imposter, and he took off with the money and there was no way of getting it back. The man called all the people who rented rooms and paid already, apologizing to them that he was scammed and there was no hotel and no trip. Naturally, they all demanded their money back. He explained that he used it all to pay the hotel and was left without any of it. He assured them that he would pay them back as soon as he could. The renters, thinking that he had kept the money for himself, were furious, calling him a thief, and they threatened to publicly humiliate him and ruin his name. The word eventually got out, and the humiliation was unbearable.

A friend of this man wanted to help him, and he arranged for him and his wife to go to South Africa for Pesach. No one would know him there, and he would be able to celebrate Pesach with peace and quiet.

At that hotel, they met another Jewish couple from Israel, and they both wondered why each of them had traveled so far for Yom Tov. On Chol Hamoed, the two men were talking to each other, and they discussed what brought each of them there. The man from Israel said that he had been married for nine years and they had not yet been *zoche* to have children. Every Yom Tov is a painful reminder of their situation. Pesach in particular is a time of heightened difficulty and humiliation for them, so this year they decided to spend Yom Tov in a place where no one would know them.

The first man then shared his troubles and revealed that he came there to escape the humiliation that he had been suffering. He added the following words, "Due to my shame, I understand that I have a power to give a beracha; I give you my heartfelt wishes and blessings that you merit to have a child this year." In response, the other man said, "I'm wealthy; if your blessing comes true, I will clear your debts."

Ten months later, this couple had a baby, and true to his word, he provided the necessary funds to clear the man's debt.

Both of these individuals needed major salvations, and Hashem brought them together on the other side of the world to make it happen. The *yeshuos* of Hashem are truly amazing! (Heard from Rabbi Dovid Ashear)

May we all be *zoche* through this auspicious time of the Yom Tov of Pesach to see *yeshuos u'refuos* for ourselves and for all of Klal Yisrael! Chag Kasher V'sameach!



## פניני המועד

(continued from front page)

- 2) והצלתי, and I will save you. This is the exodus from the land of Mitzrayim and its detrimental spiritual influence.
- 3) וגאלתי, and I will redeem you. This refers to the destruction of the Egyptian people in the Yam Suf, and
  - 4) אלקחתי, and I will take you to me as a nation. This refers to Matan Torah.

Rav Chaim Friedlander *zt"l* learns from a *Sforno* that each step of Geulah needed another level of Emunah. Before the onset of the Makkos (והוצאתי), the *pasuk* says: – and the nation believed." Before they left Mitzraim (והצלתי), they took sheep, the idol of Egypt, and tied them to their beds, subsequently slaughtering them. In order to merit Krias Yam Suf (וגאלתי), they needed to walk into the sea, trusting Hashem with their lives. Then they grew once more in Emunah, as it says, – and they believed in Hashem and in His servant Moshe," meriting Matan Torah (ולקחתי).

There is another, final, stage of Geulah: הבאתי" – and I will bring you into Eretz Yisroel. Before mentioning this step, the pasuk says, "וידעתם כי אני ה' אלקיכם מתחת סבלות מצרים – and you should **know** that I am Hashem your G-d who took you out of the oppression of Mitzrayim." Rav Friedlander explains that this was an exalted level of Emunah which was necessary in order to merit entering Eretz Yisroel. Klal Yisroel did not reach that level at that time and therefore did not merit entering into Eretz Yisroel.

Chazal tell us, "בניסן עתידין ליגאל – in Nissan they were redeemed and in Nissan they are destined to be redeemed." By fulfilling the mitzvos of Pesach every year, we relive, to the best of our abilities, going out of Mitzrayim. In this way, we grow in Emunah. The merit of growing in Emunah is the key to unlocking the doors of Geulah. It is no coincidence that in the time of year that is auspicious for Geulah, Hashem entrusted us with those keys. May this be this year.

#### A Chesed for a Friend

There are people in the world who feel that no one cares about them. They think that very few people even know they exist. This is a terrible feeling. If we could find such a person and bring him out of his misery, showing that we believe in him and we care about him, that would be a tremendous chesed. If we could get other people involved and really build that person up to be someone well known and well liked, it would be like reviving a dead person. It would definitely be a fulfillment of זואהבת לרעך כמוך care.

Rashi (Shabbos 31a) writes that "רעך" – your friend", includes Hashem, as the pasuk says, "רעך ורע אביך אל תעזב" – your friend and the friend of your father you shall not forsake." Hashem considers it a chesed when we believe in Him. Just like a person would hate to have people believe he doesn't exist, Hashem acts as if it matters to Him that people believe in His existence. The pasuk says, "זכרתי לך חסד" – I remember for you the chesed of your youth when you followed Me into a barren desert." The chesed is the fact that we believed and trusted in Hashem. In the merit of that chesed, Hashem promises us the Geulah.

We say every day in Shemoneh Esrei, "ווכר חסדי אבות ומביא גואל לבני – and He remembers the chesed of the Avos and He brings a redeemer to their descendants." The *Avudraham*, in explaining these words, quotes the aforementioned *pasuk*. This seems to imply that this is referring to the chesed of Emunah!

As we strive to strengthen our Emunah, let us realize that we have strong roots on which we can grow. Let us internalize that Hashem wants this "favor" from us. Let us fulfill the *pasuk*, רעך ורע אביך אל תעזוב, never forsaking the Creator and Orchestrator of the world Who deemed fit to call Himself our "Friend." By taking hold of the ways of our Avos and growing in Emunah, may we indeed see the day of hold of the ways of our Avos and growing in Emunah, way we indeed see the day of the ways of our Avos and growing in Emunah, way we indeed see the day of the ways of our Avos and growing in Emunah, way we indeed see the day of the ways of our Avos and growing in Emunah, way we indeed see the day of the ways of our Avos and growing in Emunah, way we indeed see the day of the ways of our Avos and growing in Emunah, way we indeed see the day of the ways of our Avos and growing in Emunah, way we indeed see the day of the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the ways of our Avos and growing in Emunah, which is the way of our Avos and growing in Emunah, which is the way of our Avos and growing in Emunah.